
PROFILO TEMATICO

La Bibbia



PROFILO TEMATICO

Principi di come 
trattiamo la Bibbia 
e comprendiamo 

i testi biblici

Versione 1 - 14.08.2023

Prima pubblicazione tedesca, 10.12.2019

© Chiesa Viva Svizzera
Hauentalstrasse 138, 8200 Sciaffusa

www.chiesaviva.ch



4 5

La Bibbia è il fondamento della nostra vita e della nostra fede. Ogni gene-
razione ha il compito di riaffermare la propria posizione verso la Bibbia.1

A tal motivo, qesto profi lo tematico, ha il compito di mostrarci la nostra 
comprensione della Bibbia e il modo in cui vogliamo applicarla alla nostra 
vita2. È compito della guida di Chiesa Viva Svizzera defi nire, in caso di pun-
ti di vista differenti dal nostro, come l‘associazione delle singole comunità 
dovrà regolarsi3. Questo profi lo tematico è strutturaro come seque:

Sintesi dei nostri 10 principi guida

Ottenete una panoramica delle due frasi princi-
pali, ciascuna con cinque principi guida.

Pagina 6

Spiegazione dei nostri 10 principi guida

Leggete i nostri principi e le nostre motivazioni, 
come siamo arrivati a queste convinzioni

Pagina 8

Note fi nali

Approfondisci le spiegazioni. Qui troverete anche i ri-
ferimenti ai passi della Bibbia e alle fonti.

Pagina 20

Consigli pratici per la lettura della Bibbia

Vi invitiamo a leggere la Bibbia da soli.

Pagina 30



6 76 7

I testi biblici devono essere compresi alla luce del loro contesto 
originale e nell‘insieme di tutto il canone biblico.

Questi testi sono stati scritti affrontando situazioni molto concrete e devono 
quindi essere intesi in relazione al contesto temporale in cui sono stati formulati.

L‘Antico Testamento deve essere quindi inteso alla luce del Nuovo 
Testamento e, il Nuovo Testamento deve essere inteso alla luce 
dell‘Antico Testamento ed entrambi i Testamenti devono essere 
compresi alla luce di Cristo.

L‘Antico e il Nuovo Testamento sono parti complementari l’uno all’altro, 
ma non opposte. Il Dio dell‘Antico e del Nuovo Testamento è lo stesso.

I testi biblici devono essere compresi partendo dall’analisi del 
genere letterario, dalla forma linguistica e dalle intenzioni originali. 

Vogliamo intendere gli autori biblici impegnandoci a capire il modo in cui 
essi volevano essere compresi.

Le intenzioni e i principi che stanno alla base dei testi biblici 
devono essere distinti dalle applicazioni nei testi, legate al tempo 
e/o alla cultura in cui sono stati scritti.

Non sempre tutte le affermazioni di un testo sono universalmente valide, 
ma i principi e le intenzioni che vi stanno dietro, quelli si, sono validi.

Il carattere vincolante delle aff ermazioni biblico-etiche per noi 
oggi è infl uenzato dal fatto che, queste aff ermazioni, sono rimaste 
le stesse nonostante il contesto di quel tempo e sono in armonia o 
in contrasto con la cultura del tempo.

La Bibbia contiene affermazioni e insegnamenti che si applicano a tutte 
le culture e a tutte le situazioni. Ma contiene anche affermazioni, in cui 
la Bibbia vista nel suo insieme, chiarisce che esse sono indirizzate solo a 
delle situazioni specifi che. 

1. Come ci poniamo 
verso la Bibbia?

Ci rallegriamo della Bibbia, così come Dio ce l‘ha data.

La Bibbia che oggi possediamo è il risultato coerente e prezioso della storia che 
Dio nel corso delle epoche ha instaurato con noi esseri umani. 

Come cristiani seguiamo il Gesù della Bibbia.

Pertanto, la fede cristiana e la fi ducia nella Bibbia sono inseparabili.

Aff ermando che la Bibbia è „Parola di Dio“ intendiamo dire che la 
Bibbia è ispirata da Dio e, allo stesso tempo, quindi, la Bibbia, contiene 
il messaggio di Dio consegnatoci attraverso l’ispirazione divina e 
successivamente trasmesso a noi.

Gesù e gli autori del Nuovo Testamento partono dal presupposto dell‘ispirazione 
divina degli autori e degli scritti dell‘Antico Testamento. Quando la chiesa antica 
incorporò il Nuovo Testamento con l‘Antico Testamento, formando un testo uni-
co, la Bibbia, il Nuovo Testamento venne quasi subito accettato come ispirato.

L‘orientarci alla Bibbia è un atteggiamento ed un obiettivo che 
perseguiamo con tutto il nostro cuore, ma non è una posizione che 
rivendichiamo per noi stessi.

Pertanto, vogliamo impegnarci insieme nell‘unità e nell‘amore reciproco, ad au-
mentare la conoscenza che abbiamo della Bibbia.

Attraverso la Bibbia, Dio vuole modellare la nostra fede, il nostro 
pensiero, le nostre azioni e la nostra vita.

Ma, solo attraverso l‘opera dello Spirito Santo, la Bibbia può parlarci, colpirci e 
plasmare i nostri pensieri e azioni.

Pr
es

tia
m

o 
at

te
nz

io
ne

 a
l c

on
te

st
o

Le
 d

ic
hi

ar
az

io
ni

 
so

no
 o

m
og

en
ee

?
O

ss
er

vi
am

o 
l‘i

nt
en

zi
on

e 
de

lle
 d

ic
hi

ar
az

io
ni

.

2. Come comprendiamo 
la Bibbia?



8 9

Tuttavia, si può negare la sua esistenza.8 Inoltre, Dio si è mostrato 
in Gesù Cristo, che si è umiliato come uomo a tal punto da essere 
rifi utato e crocifi sso. Già prima e dopo Gesù Cristo, Dio si rivela at-
traverso la Bibbia. In tutta la sua ispirazione divina, la Bibbia mostra 
anche tratti umani.9

La Bibbia non è un unico libro, ma un‘intera biblioteca10 composta 
da 6611 libri tutti diversi.12 Questi sono stati scritti nel corso di diversi 
secoli, da diversi autori, in diverse culture e situazioni. La Bibbia 
mostra esperienze diverse che uomini e donne hanno fatto con Dio 
e ci presenta diverse prospettive che rivelano un quadro emozio-
nante. Questa caratteristica, unica della Bibbia, non è miseria o im-
perfezione, ma ricchezza e bellezza. La Bibbia è come Dio ha voluto 
che fosse in quanto corrisponde al suo stesso essere. La Bibbia ci 
mostra come Dio, per amore, si avvicina all’uomo, parla con l’uomo 
ed interviene nella storia dell’uomo. La Bibbia, così come l‘abbia-
mo oggi, è il risultato coerente e prezioso della storia di Dio con 
noi esseri umani. L’essenza della Bibbia è espressione dell‘amore 
e umiltà di Dio.13

2 Come cristiani seguiamo il Gesù 
descritto dalla Bibbia.

La fede cristiana inizia con l‘evento della risurrezione di Gesù Cristo14.  
La sua crocifi ssione e la successiva risurrezione sono le fondamenta 
della fede cristiana (solus Christus, solo Cristo) ed il tutto è avvenuto 
adempiendo perfettamente alle profezie dell‘Antico Testamento15. 
I cristiani esistevano già prima della formazione del canone bibli-
co come lo conosciamo e intendiamo oggi.16 Ma poiché i testimoni 
oculari della risurrezione e gli apostoli sono morti molto tempo fa, 
la Bibbia è l‘unico fondamento affi dabile di tutto l‘insegnamento cri-
stiano (sola Scriptura, sola Scrittura). Conosciamo Dio e Gesù Cristo 
dalla Bibbia17. La fede in Cristo e la fi ducia nella Bibbia non possono 

Questi principi guida si completano a vicenda e dovrebbero es-
sere considerati nel loro insieme. Ora andremo a spiegare cosa in-
tendiamo più in dettaglio. Le note a piè di pagina contengono spie-
gazioni, riferimenti a passi bibblici con riferimenti specifi ci alle fonti.

1 Ci rallegriamo della Bibbia, così 
come Dio ce l‘ha data.4

La Bibbia è un‘opera affascinante e allo stesso tempo monumentale, 
che può facilmente competere con qualsiasi altro libro, opera lirica o 
persino con la produzione di un fi lm molto complesso. 
La Bibbia è il racconto completo di una “storia di drammaturgia” 
che va dalla creazione del mondo alla nuova creazione.5 Descrive 
una visione globale di Dio e della storia del mondo. Il fi lo rosso 
della sua drammaturgia è riportato in vari „atti“. Ad esempio: la 
creazione, la caduta dell‘uomo e la preistoria, la storia del popolo 
d’Israele dell‘Antico Testamento, la vita, la morte e la risurrezione di 
Gesù Cristo, l‘espansione della Chiesa in tutto il mondo e il comple-
tamento della storia del mondo con la successiva nuova creazione. 
Tutti questi atti si inseriscono in questo contesto di grande tensione, 
ponendo Gesù Cristo al centro di questa drammaturgia. Ogni atto 
contiene affermazioni teologiche sempre valide.6 Allo stesso tem-
po, tra questi atti, troviamo differenze culturali, sociali e, differenti 
modi in cui la „strategia divina“ si applica alle persone7. Capiamo 
bene, quindi, che non tutte le affermazioni sono valide per tutte le 
epoche. Nella storia del mondo Dio si è rivelato tre volte in modo 
fondamentale (a parte le rivelazioni speciali come per esempio i 
miracoli, il parlare personalmente ad altre persone o l‘opera dello 
Spirito Santo). 
Nel manifestarsi Gesù ha umiliato se stesso per amore dell’umani-
tà. Solo se siamo pronti a ricevere questo amore possiamo credere 
in lui. In primo luogo, Dio si mostra come il creatore del mondo. 



10 11

Dio (ispirazione totale35) e che Dio ha ispirato gli autori dell‘Antico Te-
stamento (ispirazione personale36). Gesù Cristo affi dò specifi camente 
il suo messaggio agli apostoli.37 Essi avevano il compito di trasmettere 
i suoi insegnamenti38 „e di gettare così le fondamenta della chiesa 
descritta nel Nuovo Testamento”.39  Tutti gli scritti che potevano 
essere fatti risalire agli apostoli vennero inclusi nel Nuovo Testa-
mento dalla chiesa primitiva.40 Quando la chiesa primitiva unì gli 
scritti del Nuovo Testamento con l‘Antico Testamento per formare 
un canone unico, la Bibbia, il Nuovo Testamento venne riconosciu-
to autenticato e ispirato.41 L‘autorità del Nuovo Testamento fu quindi 
subito legata all‘autorità dell‘Antico Testamento.42 Riceviamo, quindi, 
le Scritture del Nuovo Testamento direttamente dalla mano del-
la chiesa primitiva. Quest‘ultima non ha creato il canone del Nuovo 
Testamento, ma lo ha ricevuto e riconosciuto.43 Il canone del Nuovo 
Testamento è, per quanto riguarda la sua autorità, pari „al livello delle 
prime confessioni ecclesiastiche“.44 L‘ispirazione della Bibbia, tranne 
poche eccezioni45 , non è da intendersi come un dettato divino in cui 
gli scrittori sarebbero del tutto irrilevanti. Le differenze nella scelta 
delle parole e nello stile di scrittura rivelano una nota personale46. Gli 
autori scelsero, in parte, i loro argomenti.47 Alcune cose sembrano 
personali48 mentre altre più emotive49 e private.50

Ciò signifi ca che è lo Spirito di Dio che agisce nell‘ispirazione degli 
autori e li rende vivi51 e non spegne le persone, ma le rende piena-
mente attive52. Gli autori non sono quindi usati come „macchine da 
scrivere“53. Dio non prevarica sul pensiero umano, ma lo valorizza e 
chiama l‘uomo a servirlo, con i suoi doni e i suoi limiti.54  Lo Spirito di 
Dio non rende muti gli uomini, ma li rende capaci di parlare.55

Dio vuole comunicare e rivelare se stesso attraverso la Bibbia.56

Attraverso la Bibbia, Dio trasmette la sua posizione riguardante le 
questioni relative al rapporto con Lui, alla nostra convivenza con 
gli altri e del nostro rapporto con la creazione57. È in questo senso 
che intendiamo il Patto di Losanna58:  „Ci aggrappiamo all‘ispira-
zione divina, alla certezza [sic] verità e all‘autorità delle Scritture 
dell‘Antico e del Nuovo Testamento nella loro interezza come unica 

essere separate ma vanno di pari passo.18 La fede cristiana si basa 
sulla nascita, la vita, la morte e la risurrezione di Gesù Cristo, come ci 
viene descritto dalle Scritture bibliche.19

3 La descrizione della Bibbia come 
„Parola di Dio“ esprime che noi 
intendiamo la Bibbia come il 
parlare di Dio e come il messaggio 
ispirato da Dio per noi.20

Sia Gesù Cristo che gli autori del Nuovo Testamento fanno riferi-
mento all‘Antico Testamento con massima cura, conferendogli il 
massimo dell’affi damento. Gesù fa ripetutamente riferimento alle 
Scritture ebraiche21. Attraverso il „doppio comandamento dell‘amore 
„22 e la „regola d‘oro“23 , Gesù riassume le Scritture ebraiche conside-
randole come fossero un‘unica unità24. Gesù si riferisce all‘Antico Te-
stamento come „istruzione”25,  „Scrittura”26  e „Parola di Dio“27. Gesù 
dichiara che l‘Antico Testamento non può essere abrogato28 perché 
esso stesso testimonia di Lui.29 La morte di Gesù, la sua risurrezione 
e molto altro nella sua vita accadde, non solo com’è scritto, ma per-
ché era così annunciato e promesso da Dio Padre nelle Scritture e 
quindi in quel modo sarebbe dovuto accadere 30. Gesù attraverso le 
sue affermazioni testimonia dell‘autorità dell‘Antico Testamento e, 
le scritture ebraiche a loro volta31 testimoniano la sua affi dabilità. 
Come Gesù, anche gli scrittori del Nuovo Testamento fanno riferi-
mento alle relazioni documentate nelle Scritture ebraiche.32 Gli apo-
stoli confermano gli aspetti centrali della loro predicazione attraverso 
riferimenti all‘Antico Testamento e all’autorità di Gesù.33 Gli autori 
del Nuovo Testamento partono dal presupposto che gli autori e gli 
scritti dell‘Antico Testamento sono ispirati da Dio. Nel Nuovo Testa-
mento viene dichiarato che tutta la Scrittura ebraica34 è „inspirata“ da 



12 13

„occhiali“ della propria esperienza. Di conseguenza, c‘è il pericolo di 
leggervi intenzioni estranee al testo o di bloccare i pensieri che esso 
stesso contiene.68 Così, ogni lettore della Bibbia potrebbe, involon-
tariamente, diventare un „critico della Bibbia“ se non lascia che sia 
la Bibbia stessa a dire ciò che Essa vuole comunicare.69

Può facilmente accadere che in alcune discussioni non si difenda 
l‘affermazione del testo biblico, ma piuttosto vi sia una difesa della 
propria comprensione sul testo biblico.70 Anche con una confessione 
biblica comune e anche applicando certi principi interpretativi (come 
stiamo facendo in questo profi lo tematico), possono ancora verifi car-
si interpretazioni diverse le une dalle altre. Una confessione comu-
ne, quindi, non garantisce una comprensione uniforme della Bibbia.71

Non potremmo mai conoscere e comprendere completamente ed 
esaustivamente Dio e le sue azioni.72 La verità di Dio è completa e 
perfetta73, mentre, la nostra conoscenza è frammentaria e per certi 
veri anche provvisoria74. Sforziamoci insieme, quindi, con spirito di 
unità e amore per far accrescere la nostra conoscenza75. I seguenti 
principi guida intendono fornire assistenza proprio a questo riguardo. 

5 I testi biblici devono essere compresi 
nel loro contesto originale e 
nell‘insieme di tutto il canone biblico.

La Bibbia, intesa come „la Scrittura“76, forma un‘unità omogenea e, 
allo stesso tempo, intesa come „le Scritture „77, esprime diversità. 
L‘unità non deve essere enfatizzata a spese della diversità e vicever-
sa.78 Ogni testo deve essere compreso nel suo contesto originale.79 Il 
signifi cato di singole parole e passaggi deriva dai contesti più ampi 
da cui essi provengono.80 Noi consideriamo l‘intera Bibbia come il 
contesto generale primario, secondo il principio della riforma che ci 
indica come „la Sacra Scrittura è coLei che interpreta se stessa“81.
Per l‘interpretazione dei testi e una comprensione sistematica 

Parola di Dio scritta. È [...] l‘unico standard infallibile di fede e di 
vita. [...] Il messaggio della Bibbia è rivolto a tutta l‘umanità, perché 
la rivelazione di Dio in Cristo e nelle Scritture è immutabile“. 
Quando dichiariamo che l‘intera Bibbia è la Parola di Dio e non con-
tiene solamente le parole di Dio qua e là, intendiamo dire che Dio ci 
parla attraverso i testi bibblici. 

4 L‘orientarsi alla Bibbia è un 
atteggiamento e un obiettivo che 
perseguiamo con tutto il nostro 
cuore, ma non è una posizione che 
rivendichiamo per noi stessi. 59

Vogliamo allineare la nostra vita e la nostra fede alla Bibbia, per-
ché la intendiamo come espressione del seguire Gesù. Siamo con-
sapevoli del nostro stampo culturale60 e delle nostre carenze61 come 
anche delle nostre „sordità“ spirituali.62 Pertanto, vogliamo lottare 
sempre di più per essere fedeli alla Bibbia e lottare per avere sem-
pre più un‘adeguata interpretazione e applicazione dei testi biblici63. 
Crediamo che la Bibbia non sia stata data direttamente a noi ma 
sia stata scritta anche per noi. 
I testi biblici provengono da epoche diverse, epoche che sono molto 
diverse da quelle dei nostri giorni.64 I testi, seguono, in parte, una 
forma di comunicazione a cui non siamo abituati. Talvolta si usano 
immagini e paragoni a noi oggi sconosciuti. Altre volte tacciono li 
dove vorremmo invece saperne di più o ci raccontano dettagli dove 
un riassunto sarebbe invece suffi ciente.65 I testi biblici trattano pri-
ma di tutto questioni che sono il frutto di circostanze concrete di 
quel tempo66. Questa distanza temporale, sociale e culturale po-
trebbe comportare, per alcuni, il pericolo di fraintendere le af-
fermazioni bibliche67. Ogni persona legge la Bibbia attraverso gli 



14 15

fondamentale osservare l’interdipendenza che esiste tra Antico 
e Nuovo Testamento. L‘Antico e il Nuovo Testamento sono reci-
procamente contestuali. Per noi cristiani, la priorità è il Nuovo Te-
stamento e Gesù Cristo, „iniziatore e perfezionatore della fede“ e 
„Parola di Dio“ in persona.94

7 I testi biblici devono essere 
compresi partendo dai loro generi 
letterari, dalle forme linguistiche e 
dalle intenzioni originali. 

La Bibbia contiene testi dai generi letterari diversi, come storia, po-
esia, letteratura sapienziale, preghiere, profezia, affermazioni apo-
calittiche e dottrinali. Inoltre, i testi contengono forme linguistiche 
come metafore, parabole, tipologie o citazioni di affermazioni false.95

A seconda dei generi letterari e forme linguistiche con cui si ha a 
che fare, le affermazioni devono essere interpretate di conseguen-
za.96 Allo stesso modo, sono da classifi care le convenzioni letterarie 
dell‘epoca97. Queste includono narrazioni non cronologiche, disposi-
zione tematiche dei contenuti, citazioni molto selettive, descrizioni 
della natura secondo le proprie osservazioni, esagerazioni retoriche98

, generalizzazioni o approssimazioni99, così come irregolarità gram-
maticali e ortografi che. Non è ammissibile una valutazione negativa 
di queste pratiche consuetudinarie sulla base delle nostre aspettative 
logiche occidentali.100 Comprendere letteralmente un testo biblico 
è giusto, in quanto, questo vuole essere compreso letteralmente 
a partire dal suo genere letterario, dalla sua forma e dai costumi 
comunicativi dell‘epoca ed è sbagliato se così non fosse.101

Ci possono essere incongruenze (apparenti) nei testi biblici.102 Le 
comprendiamo come espressione di altre usanze riguardo alla pre-
cisione dettagliata e come „tratti umani“ degli autori. D‘altra parte, 

dell’insieme dei principi biblici generali, vale quanto segue: è da 
preferire un’interpretazione che sia omogenea a tutti i testi bibli-
ci. I testi non sono dipendenti dal tempo, nel senso che gran parte 
del loro contenuto non sarebbe più importante oggi. Ma non sono 
nemmeno atemporali, nel senso che tutte le affermazioni, sono o 
dovrebbero essere ugualmente applicabili in qualsiasi momento. I 
testi biblici sono stati formulati in situazioni concrete e devono 
essere compresi, di conseguenza, in relazione al tempo82.

6 L‘Antico Testamento deve essere 
compreso alla luce del Nuovo 
Testamento e il Nuovo Testamento 
compreso alla luce dell‘Antico 
Testamento. Entrambi devono 
essere compresi alla luce di Cristo83.

L‘Antico e il Nuovo Testamento sono complementari e non oppo-
sti. Ci sono linee continue tra Vecchio e Nuovo Testamento (continu-
ità). Il Dio dell‘Antico e del Nuovo Testamento è lo stesso.84 Egli è 
descritto da entrambe le parti come Santo e perfetto,85 amorevole e 
misericordioso86 nonché giusto giudice.87 Ma ci sono anche differenze 
tra i due testamenti (discontinuità). Queste riguardano soprattutto 
l‘istituzione del “nuovo patto” attraverso Gesù88 e la defi nizione e 
funzione del popolo di Dio.89 L‘Antico Testamento fornisce agli scritti 
del Nuovo Testamento un fondamento teologico e storico. Il Nuovo 
Testamento deve quindi essere compreso a partire dallo sfondo sto-
rico e teologico dell‘Antico Testamento90. Perché, attraverso Cristo, 
l‘Antico Testamento è stato compiuto91 e sempre attraverso Gesù 
Cristo ne è stato rivelato „il mistero“ (rivelazione progressiva),92 e 
così l‘Antico Testamento deve essere compreso alla luce di Cristo.93

Per tanto riteniamo che per una corretta comprensione biblica sia 



16 17

contenere una verità universale che deve essere riconosciuta.110 Per 
esempio,  il ripetuto invito a salutarsi l‘un l‘altro con un „santo bacio „111

mostra che i cristiani dovrebbero approcciarsi l‘uno all‘altro con stima. 
Qui vediamo che è il principio di apprezzamento è universale. L‘appli-
cazione concreta - baciarsi, tendere la mano o simili - può essere però 
diversa a seconda della situazione e della cultura.112 La scoperta di tali 
intenzioni e principi dietro i testi non deve quindi essere fatta arbitra-
riamente, ma richiede una particolare attenzione al contesto biblico 
complessivo. Questo non relativizza l‘autorità della Bibbia. Riconoscia-
mo, tuttavia, che gli scritti biblici sono stati scritti inizialmente in situa-
zioni concrete che sono diverse da quelle odierne.113

Il carattere di Dio non si rivela solo nelle dichiarazioni dottrinali e nei 
principi spirituali ma è anche attraverso il suo agire nella storia che 
conosciamo com‘è Dio e di conseguenza il modo in cui dovremmo 
vivere.114 Troppa enfasi sui principi e sulle affermazioni dottrinali 
potrebbe ridurre l‘importante signifi cato dei testi narrativi o poetici 
della Bibbia.115 Sono soprattutto i testi storici della Bibbia e le para-
bole di Gesù che ci permettono di vedere la natura di Dio e i modi 
esemplari di agire.

9 Il carattere vincolante delle aff ermazioni 
biblico-etiche di oggi è infl uenzato dal 
fatto che esse siano rimaste le stesse 
in tutti i contesti del tempo e che siano 
in armonia o in contraddizione con la 
cultura del tempo.

La Bibbia contiene affermazioni e insegnamenti che si applicano 
a tutte le culture e situazioni (per esempio i dieci comandamenti). 
Tuttavia, fa anche affermazioni in cui la Bibbia, presa nel suo in-
sieme, chiarisce come tali affermazioni siano valide solo a certe 

vogliamo „vivere con le tensioni e le [apparenti] ‚contraddizioni‘ e 
mantenere una mente aperta sul fatto che non siano, dopo tut-
to, solo per il nostro pensiero“. „Vogliamo sopportare umilmente 
ciò che percepiamo [come pieno di tensione] [...] e tenerci aperti 
a soluzioni successive“.103 „Se vogliamo rispettare l‘autorità degli 
autori biblici, dobbiamo capirli come essi vogliono essere com-
presi“.104 È in questo senso che riconosciamo le parole del Patto di 
Losanna: „Essa [la Parola scritta di Dio] è senza errori in tutto ciò 
che afferma“.105 Le affermazioni che la Bibbia esprime (considerato i 
rispettivi contesti culturali,  i generi letterali e l’intento originale de-
gli autori) sono affi dabili, degne di fi ducia e vere.106 Al di là del signi-
fi cato originale, i testi biblici possono avere signifi cati metaforico e 
simbolico. Così, gli autori del Nuovo Testamento a volte si riferisco-
no ai testi dell‘Antico Testamento e danno a questi un‘interpretazio-
ne ampliata.107 Poiché Dio li ha ispirati, il signifi cato dei testi biblici 
può andare anche oltre la comprensione limitata degli scrittori uma-
ni.108 Tali reinterpretazioni non devono essere fatte arbitrariamente, 
ma sempre tenendo conto dell‘intento originale della dichiarazione 
dell’autore così come del contesto biblico complessivo.

8 Le intenzioni e i principi, alla base dei 
testi biblici, devono essere distinti 
dalle applicazioni testuali, legate al 
tempo e alla cultura dell’epoca.

Un principio  universalmente valido trova un‘applicazione legata al 
tempo o alla cultura nel testo in cui è inserita, tale applicazione, però, 
di per sé non è universalmente valida.109 Ciò signifi ca: non tutte le 
affermazioni di un testo sono sempre generalmente valide, ma 
solo i principi e le intenzioni che vi stanno dietro. Un‘affermazione 
può essere legata al tempo o alla cultura e tuttavia, allo stesso tempo, 



18 19

situazioni.116 Un criterio per riconoscere questa differenza sta nella 
questione se l‘affermazione etica rimane la stessa in tutta la Bibbia 
o se cambia. Le valutazioni etiche che rimangono uguali in diversi 
contesti sociali e culturali hanno maggiori probabilità di essere 
universalmente valide rispetto alle affermazioni che non produco-
no un risultato uniforme anche all‘interno della Bibbia.117

Un ulteriore criterio per la validità delle affermazioni etiche per il 
nostro tempo riguardano la questione se tali affermazioni sono in 
accordo o in contraddizione con l‘ambiente culturale dell‘epoca. Le 
affermazioni etiche che vanno oltre la cultura del tempo hanno 
maggiore probabilità di essere universalmente valide rispetto alle 
affermazioni che sono strettamente legate alla cultura del tempo.  
Per esempio, la chiamata ad amare i propri nemici118 o il dovere dei 
mariti di amare le proprie mogli come Cristo ha amato la chiesa,119 va 
ben oltre la cultura del tempo. Queste ingiunzioni erano chiari indica-
tori della comunità cristiana già allora e rimangono tali anche oggi.120

10 Attraverso la Bibbia, Dio vuole plasmare 
la nostra fede, il nostro pensiero, le 
nostre azioni e la nostra vita.

Tutti i principi di interpretazione e i processi di pensiero che sono 
stati spiegati, hanno lo scopo di aiutarci a capire e applicare i testi 
biblici in modo appropriato. Come lettori di testi biblici non possia-
mo fare a meno di leggere i testi con la nostra pre-comprensione. 
Tuttavia, come discepoli vogliamo lasciare che i testi completino e 
cambino la nostra comprensione, in modo che quando ci approc-
ciamo nuovamente ai testi biblici comprendiamo il messaggio dei 
testi più profondamente e meglio, completando e cambiando così 
nuovamente la nostra precedente comprensione (spirale ermeneu-
tica121). L‘amore per Dio e l‘orientamento alle sue istruzioni sono 
inseparabili.122 Come lettori della Bibbia vogliamo rinnovare il no-

stro pensiero,123 le nostre azioni124 e il nostro „spirito“.125 La Bibbia 
non vuole solo impartire conoscenze. Vuole renderci idonei alla vita, 
equipaggiarci per il servizio, costruire il nostro carattere, rafforzare 
il nostro amore per Dio e il nostro prossimo. Così facendo, speri-
mentiamo sempre di nuovo che la lettura della Bibbia stessa porta 
alla fede126 incontrando Dio attraverso la Bibbia.127 Esplorare i testi 
biblici è possibile per tutte le persone. Ma il fatto che la lettura ci 
parli personalmente, ci colpisca e formi i nostri pensieri e le nostre 
azioni è possibile solo attraverso l‘opera dello Spirito Santo.128

In questo senso condividiamo la dichiarazione del Patto di Losanna: 
„Lo Spirito Santo parla ancora oggi. Lo Spirito infatti illumina l’intel-
ligenza del popolo di Dio in qualsiasi cultura esso si trovi, affi nché 
sia in grado di cogliere da sé medesimo e in maniera sempre nuova 
la sua verità; in tal modo lo Spirito mostra continuamente a tutta la 
Chiesa l’infi nitamente varia sapienza di Dio.“



20 21

Appendice
1 Cfr. „Sostenere il valore della Bibbia“, documento di posizione di FEG Svizzera, 2. 
2 Facendo riferimento ad autori o opere, non facciamo alcuna dichiarazione fon-

damentale o completa su di essi. 
3 Cfr. At 15. 
4 Cfr. Sal 19,8-11; 119,162. 
5 Si parla anche di „storia della salvezza“, „narrazione principale“ o „metanar-

rativa“. Cfr. C. Bartholomew e Michael W. Goheen: The Drama of Scripture: 
Finding Our Place in the Biblical Story. Londra: SPCK Publishing, 2014; N. T. 
Wright: The New Testament and the People of God. Marburg: Francke, 2011, 
cap. 5, specialmente la sezione 3: Theology, Narrative and Authority, pp. 187-
192. Cfr. anche l‘approccio per rendere fruttuoso il concetto di dramma per una 
teologia canonica in K. Vanhoozer: The Drama of Doctrine: A Canonical-Lin- 
guistic Approach to Christian Theology. Westminster John Knox, 2005. 

6 Bartholomew e Goheen sviluppano queste verità teologiche nei loro riferimenti 
letterari e storici in modo utile. 

7 Cfr. ad esempio Gen 6,5-7 con 8,21. 
8 Rm 1,20. 
9 Siegfried Kettling: Vom Umgang mit der Heiligen Schrift, 58, in: Theo Schnei-

der (ed.): Gnadauer Kongress für evangelistische Frauenarbeit: Schritte wagen. 
Marburg e Dillenburg, 31-59. 

10 O meglio, un canone o una collezione. 
11 Secondo la conta protestante. 
12 Greco biblia, da cui il nome „Bibbia“. 
13 Cfr. Fil 2,8. Heinzpeter Hempelmann: Nicht auf der Schrift, sondern unter ihr: 

Grundsätze und Grundzüge einer Hermeneutik der Demut. Lahr: Liebenzeller 
Mission, 2004, 86-93. 

14 1Cor 15,3-19; Andy Stanley: Irresistible: Reclaiming the New that Jesus Unle-
ashed for the World, Grand Rapids: Zondervan, 2018, 298. C‘erano persone 
che già durante il ministero pubblico di Gesù credevano in lui come Messia 
(Mt 16,16; Mc 8,29; Lc 9,20; Gv 11,27.), il che poteva essere giustifi cato da 
affermazioni del Vecchio Testamento (cfr. Lc 4,18- 21 e Mt 11,5 con Isa 35,5, 
6; 61,1). Tra la crocifi ssione e la resurrezione, tuttavia, questa credenza svanì 
rapidamente (cfr. Lc 24,19-23; Gv 20,9; 1Cor 15,14, 17, 19). 

15 1Cor 15,4; Lc 24,44-46; Gv 5,39; 20,9. 
16 Andy Stanley, op. cit. in 294. 
17 Oltre alla Bibbia, ci sono altre fonti testuali antiche, ma non hanno la stessa 

forza vincolante per noi. 
18 Timothy Keller: Perché Dio? Fede ragionevole o fuoco fatuo dell’umanità? Gies-

sen: Wells, 2010, 128. 
19 Ef 2,20-21. John Wenham: Jesus and the Bible: Authority, Canon and Text of 

the Old and New Testaments, Holzgerlingen: Hänssler, 2000, 21.  

20 „Parola“ è usato qui come un termine collettivo per una pluralità di parole, 
come lo è in frasi come „prefazione“ e „risposta“, dove „parola“ è usato nel 
senso di „dichiarazione“ o „messaggio“ (cfr. Rm 13,9; Col 1,5, 25-27; 1Gv 
2,4-5). Nell‘Antico Testamento „parola del Signore“ è un termine perma-
nente (terminus technicus) per una rivelazione profetica. Gerhard von Rad: 
Teologia dell‘Antico Testamento. Monaco: Kaiser, 1966, 100. Nel Nuovo 
Testamento, le Scritture ebraiche sono chiamate „Parola di Dio“ (cfr. Gv 
10,34-35; Mc 7,13; Mt 19,4-5; cfr. Rom 9,17 con Es 9,13-16; cfr. Gal 3,8 con 
Gen 12,1-3). Gesù si riferisce alle sue parole come parole di Dio (Gv 8,37- 
47), Paolo si riferisce alla sua predicazione come parola di Dio (1Tes 2,13). 

21 Gesù si riferisce alla creazione del mondo e degli esseri umani (Mc 10,6-8; 
Mt 19,4-5), Abele (Lc 11,51), Noè (Mt 24,37-39; Lc 17,26-27), Abramo (Gv 
8,56), Sodoma e Gomorra (Mt 10,15; 11,23-24; Lc 10,12), Isacco e Giacobbe 
(Mt 8,11; Lc 13,28), la manna (Gv 6,31-49. 58), il serpente innalzato nel 
deserto (Gv 3,14), la legge donata per mezzo di Mosè (Mt 8,4; 19,8; Mc 
1,44; 7,10; 10,5; 12,26; Lc 5,14; 20,37; Gv 5,46; 7,19. 22), Davide e il pane 
(Mt 12,3-4; Mc 2,25-26; Lc 6,3-4), Davide come salmista (Mt 22,43; Mc 
12,36; Lc 20,42), Salomone (Mt 6,29; 12,42; Lc 11,31; 12,27), Isaia (Mc 7,6; 
Mt 13,14), Elia (Lc 4,25-26), Eliseo (Lc 4,27), Giona (Mt 12,39- 41; Lc 11,29-
32), Zaccaria (Lc 11,51), le sofferenze dei profeti (Mt 5,12; 13,57; 21,34-36; 
23,29-37; Mc 6,4; 12,2-5; Lc 4,24; 6,23; 11,47-51; 13,34; 20,10-12, Gv 
4,44; cfr. Lc 6,26); John Wenham, op. cit, 27. 

22 Mt 22,37-40. 
23 Mt 7,12. 
24 „La Legge e i Profeti“; cfr. Mt 5,17; 11,13; Lc 16,16; Gv 1,45; John Wenham, 

op. cit. 35-36. 
25 Gv 10,34; 15,25; cfr. 12,34. Non traduciamo tora come „legge“ ma come 

„istruzione“. Il sostantivo tora deriva dal verbo jara, che in una forma (hifi l) 
signifi ca „insegnare“ (cfr. Es. 4:12, 15; 24:12; Deut. 10:11; Deut. 17:10). 
Quindi, è una questione di insegnamento e di istruzione. «The commonly 
accepted ‚law‘ gives a wrong impression. The word is used in different ways 
but the underlying idea of ‚teaching‘ is common to all.» Harvey Warren: 
Torah, 39, in Michael Berenbaum and Fred Skolnik (Hrsg.): Encyclopaedia 
Judaica. Vol. 20. 2nd ed. Detroit: Macmil- lan Reference, 2007, 39–46.

 Cfr. Isa 2:3; Mic 4:2; Giobbe 22:22; Sal 78:1; Prov 1:8; 3:1; 4:2; 6:20, 23; 
7:2; 13:14; 31:26; Isa 1:10; 8:16, 20; 42:4; 51:4; Ezek 7:26; 43:12, Zech 
7:12; Mic 2:6-9. 

26 Lc 24,27, 44-45; cfr. Mt 21,42; 22,29; 26,54; Mc 12,24; 14,49; Gv 2,22; 
13,18; 19,24, 28, 36, 37. 

27 Gv 10:34-35; Mr 7:13; Fritz Rienecker e Gerhard Maier: Lexikon zur Bibel. 
Wuppertal: Brockhaus, 1994, 1428.

 Gesù defi nisce un commento nel racconto della creazione come al parlare 
di Dio (Mt 19,4-5; Gen 2,24) e al parlare di Mosè come alla parola di Dio 
(Mc 7,10-13). Gesù chiama una dichiarazione che „il Signore ha parlato“ 
una profezia di Isaia (Marco 7,6; Isa 29,13) e dichiara che Davide ha pro-
fetizzato per mezzo dello Spirito Santo (Marco 12,36; cfr. Atti 2,30; Matteo 
1,22-23; 22,43). John Wenham, op. cit., 41.57. 



22 23

28 Gv 10,35; cfr. Mt 5,18; Lc 16,17. 
29 Gv 5,39. 
30 Mt 26,54; 1Cor 15,3-4; Lc 18,31; 22,37; 24,25-27, 44-49; Mt 5,17-18; 11,5-6; 

Gv 12,38-41; 15,25; 17,12; cfr. At 17,2-3; 18,28; 26,22-24; 28,23-27. Stefan 
Felber, «Quellenstudien zu Schriftverständnis und Schriftgebrauch», materiale 
di insegnamento Seminario teologico di St. Chrischona, autunno 2018. 

31 Oltre allo Spirito (Gv 15,26; cfr. 1Gv 5,6-9), le sue opere (Gv 5,36; 10,25), il 
Padre (Gv 5,37; 8,18) e gli apostoli (Gv 15,27; At 1,8). 

32  Caino e Abele (Eb 11,4; 12,24; 1Gv 3,12; Gd 11), Enoc (Eb 11,5; Gd 14), Noè (Eb 
11,7; 1Pt 3,20; 2Pt 2,5), Abramo (39 volte fuori dai Vangeli), Melchisedec (Eb 
5,6. 10; 6:20; 7:1-17), Sodoma e Gomorra e Lot (Rom 9:29; 2Pet 2:6-7; Gd 7), 
Giuseppe (Atti 7:9-18; Eb 11:2), Mosè (43 volte fuori dai Vangeli), Core (Gd 1), 
Aaron (Eb 9:4), Balaam (2Pet 2:15; Gd 11; Ap 2:14), Balac (Ap 2:14), Giosuè  (At 
7:45; Eb 4:8), Raaab (Eb 11:30-31; Gas 2:25), Gedeone, Barac, Sansone, Iefte 
(Eb 11:32; At 13:20), Samuele (Eb 11:32; Atti 13:20), Saulo (Atti 13:21), Davide 
(19 volte al di fuori dei Vangeli, Salomone (Atti 7:47), Elia (Rom 11:2; Gc 5:17), 
Daniele (Eb 11:33-34), Giobbe (Eb 11:33-34), le sofferenze dei profeti (Atti 
7:52); John Wenham, op. cit. op. cit, 109-110. 

33 Atti 2:16-21, 25-28, 34-35; 3:18-26; 4:10-11; 17:2-3; 11 (cfr. Giovanni 5:39); 
18:28; 26:22-24; 28:23-27; Eckhard J. Schnabel: Die Gemeinde des Neuen 
Bundes in Kontinuität und Diskontinuität zur Gemeinde des Alten Bundes, 172, 
in: Gerhard Maier (ed.): Israele nella storia e nel presente, Wuppertal: R. Brock-
haus e Giessen: Brunnen, 1996, 147-213.

 Il parlare di Dio e il parlare di Mosè sono equiparati (1Cor 9,9; cfr. Jos 8,30-35) 
ed è dichiarato che lo Spirito Santo ha parlato attraverso Davide (At 1,16; 4,25; 
cfr. At 13,35; Eb 1,6-10; 3,7) e Isaia (At 28,25; cfr. Mt 2,17; At 2,16). I termini „la 
Scrittura dice“ e „così dice il Signore“ sono trattati in modo intercambiabile (cfr. 
Rm 9,17 con Es 9,13-16; cfr. Gal 3,8 con Es 12,1-3). John Wenham, op. cit., 112. 

34 Forse si intendono anche gli scritti del Nuovo Testamento; cfr. 1 Tim. 5:18; Luca 
10:7; Jacob Thiessen: Ermeneutica della Bibbia: principi per l‘interpretazione e 
l‘applicazione dei testi biblici: un punto di vista rivelativo-teologico. Hammer-
bridge: Iota Publications, 2015, 22.103. 

35 2Tim 3,16-17; Gerhard Maier: Biblische Hermeneutik. Wuppertal: Brockhaus. 
1998, 100-105. 

36 2Pt 1:20-21 Gerhard Maier, op. cit. 89-91. 
37 Lc 10,16. Gesù defi nisce le sue parole parole di Dio (Gv 8,37-47). Prega specifi -

camente per i suoi apostoli, ai quali ha affi dato la parola del Padre e attraverso 
le cui parole altri devono venire alla fede in Gesù (Gv 17,6-20). Gesù istruì i 
Suoi Apostoli, dichiarando che il Suo Spirito Santo (cfr. Rom. 8:9; 1 Pt. 1:11) 
avrebbe „ricordato“ loro tutto ciò che Egli aveva insegnato loro e „insegnato 
loro ogni cosa“ (Gv. 14:26; 16:12-13).

 Così anche l‘apostolo (1Cor 15:5- 11; 2Pet 3:15) Paolo dichiara di aver ricevuto 
il vangelo per rivelazione di Gesù Cristo (Gal 1:8, 11-12), che Cristo ha parlato 
in lui (2Cor 13:3), che la sua predicazione era la parola di Dio (1Tes 2:13), e che 
era istruito dallo Spirito (1Cor 2:10, 13; 7:40; 14:37; 2Cor 3:5-6; 4:13). 

38 1Cor 11,2; 2Tes 2,15; 3,6; Jud 3,20. 
39 1 Cor. 3:11; Ef. 2:20; Atti 2:42; cfr. Matt. 16:16-18; Gal. 2:9; Eb. 2:2-4; Jacob 

Thiessen, op. cit. 71. 
40 Jacob Thiessen, op. cit. 75; John Wenham, op. cit, 183-185. Paolo incorpora 

numerose affermazioni di Gesù dai vangeli sinottici nelle sue lettere (vangeli di 
Matteo, Marco e Luca, ad esempio, Rm 2,1, Lc 6,37; Rm 12,14, 21, Lc 6,27-28; 
Rm 13,8-11, Mc 12,28-34; Rm 14,14, Mc 7,15; Rm 14,17, Mt 6,25. 31-33; 1Cor 
5:6, Lc 13:21, Mc 8:14-15; 1Cor 7:10, Lc 16:18; 1Cor 9:14, Lc 10:7; 1Cor 11:23-
25, Mc 14:22-24, Lc 22:19-20; 1Cor 13:2, Mt 17:20; 2Cor 1:17, Mt 5:37; Fil 
2:15, Mt 5:14; 1Tes 5:2. 4, Lc 12,39-40) Questo suggerisce che aveva familiari-
tà con i resoconti contenuti (John Wenham, op. cit, 182). 

41 Intorno al 100 d.C. i quattro Vangeli e le 13 Lettere di Paolo (cfr. anche 2 Pt 
3,16) furono fi ssati come fondamento del Nuovo Testamento (Jacob Thiessen, 
op. cit., 81). La prima lista di tutti i 27 scritti del Nuovo Testamento si trova 
nell‘Epistola di Pasqua di Atanasio (367 d.C.) (Jacob Thiessen, op. cit., 83). 
Questo canone è stato adottato a Sinodi di Ippona (393 d.C.) e di Cartagine 
(397 d.C.) (Jacob Thiessen, op. cit., 95). 

42 Fin dall‘inizio i testi del Nuovo Testamento furono chiamati „scritture“ e furono 
equiparati alle scritture dell‘Antico Testamento (2Pt 3,15-16; 1,20-21; cfr. Col 
4,16; cfr. 1Tim 5,18 con Lc 10,7). Già nel 115 d.C. Policarpo di Smirne (12,1) cita 
i Salmi e la Lettera agli Efesini come „scritture“; nella 2a Lettera di Clemente 
(tra il 75 e il 170 d.C.), dopo una citazione da Isaia, una dal Vangelo di Matteo 
è inserita come „scrittura“ (2,4). Nell‘epistola di Barnaba (tra il 70 e il 132 d.C.), 
il Vangelo di Matteo è indicato come „scrittura“ (4,14). John Wenham, op. cit., 
147,181. 

43 Jacob Thiessen, op. cit., 78.82. Resoconto dettagliato della formazione del 
canone del Nuovo Testamento: Jacob Thiessen, op. cit., 71-101; John Wenham, 
op. cit., 175-185. 

44 „Sostenere il valore della Bibbia“, documento di posizione della FEG Svizzera, 2.13.
 Il Credo degli Apostoli, per esempio, è una versione ampliata dell‘antico Credo 

romano del 4° secolo al più tardi, e il Credo niceno fu confermato nei sinodi di 
Costantinopoli (381 d.C.) e Calcedonia (451 d.C.). 

45 Alcuni passaggi sono ovviamente dettati dal contesto, ad esempio Es 34,27; 
Ger 30,2; Ap 2-3; cfr. „Sostenere il valore della Bibbia „, documento di posizio-
ne della FEG Svizzera, 2.10. 

46 Ferdinand Hahn: La testimonianza del Nuovo Testamento nella sua diversità e 
unità, in: Kerygma und Dogma. 2002, 167; Christian Haslebacher: Sì, lei può! Il 
ruolo delle donne nella chiesa: un appello biblico. Basilea: Fontis, 2016, 22. 

47 Cfr. Giovanni 20:30-31; 21:24-25; Luca 1:1-4; Gerhard Maier, op. cit. 108; cfr. Ro-
ger Liebi, „Interpretazione della Bibbia - ma come?“; Jacob Thiessen, op. cit. 312. 

48 Es. 1Cor 1,14-16: quasi dimenticato qualcosa. 
49 Es. Gal 5,12: dura scelta di parole. 
50 Es. 2Tim 4,9-13; „Sostenere il valore della Bibbia“, documento di posizione FEG 

Svizzera, 2.10. 
51 Cfr. 2Cor 3,6; 1Pt 3,18. 
52 Siegfried Kettling, op. cit., 39. 
53 Siegfried Kettling, op. cit., 40.59. 
54 Siegfried Kettling, op. cit., 39. 
55  Siegfried Kettling, op. cit., 56. 



24 25

56 Gerhard Maier, op. cit., 45. 
57 Si dichiara in parte che la comunità di credenti spiritualmente dotati ha il potere 

e l‘autorità di „reinterpretare“ le affermazioni bibliche o addirittura „la Bibbia“ 
secondo il principio del divieto di „legare“ e del permesso di „sciogliere“ (cfr. Mt 
16,19; 18,18-20; Gv 16,13)(cfr. Rob Bell: Jesus unplugged: Authentically lived 
Christianity of today‘s generation in the 21st century.“interpretare nuovamente 
la Bibbia“ (Cfr. Rob Bell: Jesus unplugged: Authentically lived Christianity of 
today‘s generation in the 21st century. (Cfr. Rob Bell: Jesus unplugged: Aut-
hentically lived Christianity of today‘s generation in the 21st century. Giessen: 
Brunnen, 2006, 45). L‘applicazione di questo principio è riconosciuta in parte in 
Atti 15:28-29. Tuttavia, l‘atteggiamento di Dio su varie questioni - ciò che Dio 
trova buono o cattivo - come mediato dalla Bibbia non può essere cambiato, 
annullato o relativizzato dalla comunità di credenti spiritualmente dotati. Spe-
cialmente in Atti 15 diventa chiaro quanto fortemente le affermazioni bibliche 
siano state rispettate quando sono state imposte ai cristiani gentili che vivono 
tra i cristiani ebrei quelle direttive che, secondo il Deuteronomio 17 e 18, si 
applicano agli stranieri che vivono tra il popolo d‘Israele: divieto di sacrifi ci agli 
idoli, sangue, cose strangolate e fornicazione (Deut. 17:7-9, 10-12, 13-15; 18:6-
26) Cfr. Heinzpeter Hempelmann, op. cit. 66-68. 

58  Questa dichiarazione volontaria e interconfessionale, formulata nel 1974 
sotto la presidenza dell‘evangelista statunitense Billy Graham, rappresenta un 
importante documento di consenso teologico per gran parte del cristianesimo 
evangelico ampiamente disperso. 

59 Heinzpeter Hempelmann, op. cit., 24-25. Come Hempelmann anche il nostro 
atteggiamento, la nostra intenzione e il nostro obiettivo sono: vogliamo essere 
il più possibile fedeli alla Bibbia. Su alcuni punti non condividiamo le posizioni 
dei cristiani che la pensano diversamente. Se lo facciamo, non è perché noi 
stessi abbiamo una posizione liberale e non vogliamo prendere la Bibbia così 
seriamente, ma perché non consideriamo l‘altra posizione abbastanza fedele alla 
Bibbia nella sua interezza, secondo lo stato attuale delle nostre conoscenze (30). 

60 Così le affermazioni bibliche sono state e sono interpretate in diverse culture, 
ambienti ed epoche storico-ecclesiali in parte in modi diversi. 

61 1Gv 1,8; 1Cor 13,9. 
62 Vgl. Mc 12,24; Gv 8,43; 1Kor 1,18; 2,14; 2Kor 3,15; 1Tim 1,7. 
63 „Ci è proibito diventare schiavi della tradizione umana, [...] anche della tradizio-

ne ‚evangelica‘. Non dobbiamo mai presumere la completa giustezza dei nostri 
validi modi di pensare e di agire, ed esimerci dal dovere di metterli alla prova e 
rimodellarli alla luce della Scrittura“.

 J. I. Packer, „Fondamentalismo“ e la Parola di Dio: alcuni principi evangelici. 
Grand Rapids: William B. Eerdmans, 1958, 70, traduzione nostra. 

 „Il marchio della genuina fede evangelica non è la ripetizione acritica di vecchie 
tradizioni, ma la volontà di sottoporre qualsiasi tradizione, non importa quanto 
vecchia, a un nuovo esame biblico, e alla revisione se necessario.“ John R. W. 
Stott, in Christianity Today, 9 gennaio 1996, 28, traduzione nostra. 

64 Ci sono signifi cative differenze linguistiche, religiose, sociali, politiche e culturali. 
65 Christoph Stenschke: Sehen lernen, 10, in: Ulrich Wendel (ed.): Sulle tracce 

della parola di Dio: 21 Metodi di interpretazione biblica. Witten: SCM R. Brock-

haus, 2015, 9-16. 
66 Ferdinand W. Horn: Vielfalt und Einheit der neutestamentlichen Botschaft, 

379, 375, in: Karl-Wilhelm Niebuhr (ed.): Grundinformation Neues Testament. 
Göttingen: Vandenhoeck e Ruprecht, 2000, 371-387. 

67 Cfr. Atti 8:30-31; Jacob Thiessen, op. cit., 10. 
68 Gordon D. Fee e Douglas Stuart: Effektives Bibelstudium: Die Bibel verstehen 

und auslegen. Giessen: Brunnen, 2003, 17; Christian Haslebacher, op. cit. 18. 
69 Heinzpeter Hempelmann, op. cit., 38-39 
70 I. Howard Marshall: Beyond the Bible: Moving from Scripture to Theology. 

Grand Rapids: Baker Academic, 2004, 31-32. 
71 Cfr. „Sostenere il valore della Bibbia“, documento di posizione della FEG Svizze-

ra, 2.9. 
72 Isa 55:8-9. 
73 Deut. 32:4; 2 Sam. 7:28; Rom. 3:4; Eb. 6:18; Giovanni 1:14; 14:6; 17:17; 18:37. 
74 1Co 13:8-12. 
75 Ef 4,13; Rom 12,2; 1Cor 12,8; Col 1,9-10; Fil 1,9-10; 2Pt 3,18. Ralf Kaemper: 

Bibelverständnis und Einheit, 30-31, in: Am Wort Gottes ausgerichtet - Bibel-
treue, Leipzig: Arbeitsgemein- sacht der Brüdergemeinden im BEFG, 30-31. 

76 2Tim 3:16; Gal 3:8; Gv 2:22; 7:38, 42; 10:35, 13:18; 17:12; 19:24, 28; 20:9. 
77 2Tim 3:15; Mt 21:42; 22:29; 26:54; Lc 24:27; Gv 5:39; Ap 17:2, 11; 1Kor 15:3, 4. 
78 Roger Liebi, op. cit. 
79 Jacob Thiessen, op. cit., 36 
80 Questo approccio merita molto del pensiero di Wittgenstein ed è stato reso 

fruttuoso per un‘ermeneutica della Bibbia da N. T. Wright, tra gli altri; vedi 
Wright, The New Testament and the People of God. 

81 Scriptura scara sui ipsius interpres, Lutero WA VII, 97ss; Gerhard Maier, op. 
cit., 23; „L‘interpretazione dovrebbe essere canonica, cioè si dovrebbe sempre 
assumere che l‘insegnamento della Bibbia nel suo insieme fornisce il quadro 
entro il quale dobbiamo comprendere ogni singolo passaggio e nel quale esso 
deve infi ne inserirsi.“James I. Packer: Commento alla dichiarazione di Chicago 
sull‘ermeneutica biblica, 46, in Thomas Schirrmacher (ed.): Biblical Faithfulness 
on the Offensive?! Le tre dichiarazioni di Chicago sull‘inerranza biblica, l‘erme-
neutica e l‘applicazione.  Bonn: Kultur und Wissenschaft, 2009, 38-50. 

82 Heinzpeter Hempelmann, op. cit. 16- 17.68. 
83 Cfr. Manuel Schmid: Der Offene Theismus als bibeltheologische Reformbewe-

gung, 232-236. 
84 Gv 1,18; Ebr 1,1-2; Mt 22,32; Apg 3,13; 7,32. 
85 Isa 6:3; Ap 4:8; Es 15:11; 1Sam 2:2; Ap 15:4; 1Pet 1:15-16; Matt 5:48. 
86 Es 34,6-7; Dt 7,8; Sal 100,5; 146,8; Prov 3,12; Isa 61,2; Ger 31,3; Os 3,1; 11,8; 

Gion 4,2; 1Giov 4,7-11, 16; Gv 3,16; Rom 5,8; Ef 2,4. 
87 Deut. 32:4; Sal. 48:11; 65:6; 97:2; 103:6; 119:137; 145:17; Isa. 45:21; 61:2; Ger. 

23:6; 33:16; Matt. 5:29-30; 24:45-25, 46; Giovanni 5:22, 27, 30; 8:50; Atti 
12:23; Rom. 2:2; 1 Cor. 6:9-10; 11:23-32; Gal. 5:19-20; 1Jo. 2:29; Apoc. 19:11; 
20:11-15. 

88 Ger 31,31-32; Lc 22,20; 1Cor 11,25; 2Cor 3,6; Eb 8,5-13; 9,15; 12,24. 
89 Cfr. Ef. 2:17-21; Rom. 4:1-16; 11:17-24. Per esempio, la maggior parte delle 

leggi dell‘Antico Testamento che regolavano la convivenza di Israele come 



26 27

popolo, così come gli ordini militari a Israele, non sono attuati nella comunità 
cristiana. I sacrifi ci dell‘Antico Testamento erano „precursori“ (Eb 9,9; 10,1-2) 
della morte di Gesù Cristo e quindi non sono più necessari oggi (Eb 10,10.14; Gv 
1,29; 1Cor 5,7; Jacob Thiessen, op. cit., 155, 163, 168, 175.), motivo per cui le 
leggi corrispondenti non vengono attuate nella comunità cristiana. Ciononos-
tante, tali leggi possono insegnare molto, per esempio, su quanto Dio apprezzi 
la convivenza giusta e divina e quanto seriamente prenda le nostre trasgressio-
ni. Qualcosa di simile potrebbe applicarsi all‘azione giudiziaria di Dio, descritta 
soprattutto (ma non solo; cfr. Mt 21,19-20; At 5,1-11; 12,22-23) nell‘Antico Tes-
tamento, per esempio, sui Cananei (Gen 15,13-16; Deut 9,5): essa ci avverte 
della gravità del peccato e del giudizio (cfr. Lc 10,12-15; 13,1-9) e, per contras-
to, mostra la bellezza della grazia e della riconciliazione. 

90 Klyne Snodgrass: The Use of the Old Testament in the New, 29-30, in: Gregory 
K. Beale (Hrsg.): The Right Doctrine from the Wrong Texts? Essays on the Use 
of the Old Testament in the New. Grand Rapids: Baker, 2007, 29-51. 

91 Mt 5,17; Lc 24,44; Rm 10,4.; cfr. Mc 1,15; Gal 4,4; Eb 1,1-2; cfr. Gv 1,18; Mt 
13,17. 

92 Rm 16,25-26; 1Cor 2,7-8; Mt 11,25. 
93 Lc 24,27.44-45; Atti 8,30-35; cfr. Christoph Stenschke, op. cit., 15. Tuttavia, le 

affermazioni dell‘Antico Testamento dovrebbero prima essere comprese nel loro 
contesto originale prima di essere comprese all luce del Nuovo Testamento in 
un secondo passo. Julius Steinberg: Darf oder muss man Christus im Alten Tes-
tament fi nden, 159-160, in: Ulrich Wendel (ed.): Dem Wort Gottes auf der Spur: 
21 Methoden der Bibelauslegung. Witten: SCM R. Brockhaus, 2015, 158-168. 

94 Eb 12,2; Gv 1,1-14, 18; 14,9; Col 1,15, seguendo il motto di „God looks like Jesus“. 
95 Per esempio nelle dichiarazioni del diavolo o degli amici di Giobbe (Giobbe 42:7). 
96 Jacob Thiessen, op. cit., 147; Commento alla Dichiarazione di Chicago sull‘Iner-

ranza Biblica, 27, in: Thomas Schirrmacher (ed.): Bibeltreue in der Offensive?! 
Le Tre Dichiarazioni di Chicago su Inerranza Biblica, Ermeneutica e Applicazio-
ne. Bonn: Kultur und Wissenschaft, 2009, 23-30. 

97 Convenzioni. 
98 Iperbole. 
99 Ad esempio l‘arrotondamento dei numeri. 
100 Articolo XIII della Dichiarazione di Chicago sull‘Inerranza Biblica e Commento 

alla Dichiarazione di Chicago sull‘Inerranza Biblica, 27, in: Thomas Schirrmacher 
(ed.): Bibeltreue in der Offensive?! Le tre dichiarazioni di Chicago sull‘inerranza 
biblica, l‘ermeneutica e l‘applicazione. Bonn: Kultur und Wissenschaft, 2009, 
23-30. 

101 Jacob Thiessen, op. cit. a 13; Timothy Keller, Adam, Eve, and Evolution: How 
the Bible and Science Fit Together. Giessen: Brunnen, 2018, 16. 

102 Cfr. ad esempio Mt 10,9-10 e Mc 6,8; Mc 10,46 e Lc 18,35. 
103 Heinzpeter Hempelmann, op. cit. 63-65. 
104 Timothy Keller: Adam, Eve, and Evolution: How the Bible and Science Fit Toge-

ther. Giessen: Wells, 2018, 16. 
105 Enfasi nostra. 
106 Cfr. „Sostenere il valore della Bibbia“, documento di posizione di FEG Svizzera, 

2.11.a. 

107 Walter Grundmann: Das Evangelium nach Matthäus, Berlino: Evangelische 
Verlagsanstalt. 1975, 71-72. Per esempio, Matteo comprende i racconti dell‘An-
tico Testamento come prefi gurazione del tempo di Gesù, che Dio chiamò Israe-
le fuori dall‘Egitto (Matteo 2:15), che Geremia scrisse di Rachele che piangeva i 
suoi fi gli morti (Matteo 2:17-18), che Isaia fece una dichiarazione su Zabulon e 
Neftali (Matteo 4:14-15), e che Zaccaria ricevette trenta pezzi d‘argento e poi 
li diede a un vasaio (Matteo 27:9). Richard N. Longenecker: Biblical Exegesis in 
the Apostolic Period, Van Couver: Eerdmans Publishing Company, 1999, 124.

 I riferimenti paolini agli eventi dell‘Antico Testamento avvengono anche in par-
te per analogie simboliche (ad esempio, 1 Cor. 10:4; 2 Cor. 3:14-16; Gal. 4:24). 

108 Cfr. Rm 16,25-26; 1Pt 1,10-12; Raymond Brown: Il Sensus Plenior negli ultimi 
dieci anni, 268-269, in: CBQ 25, 1963. 

109 Gordon D. Fee e Douglas Stuart, a.a., 91; Jim I. Packer: Honouring the Written 
Word of God. Carlisle: Paternoster, 1999, 157; Marshall, a.a.O., 26-27; Jacob 
Thiessen, a.a.O., 11-12.177- 178.246-252. 

110 Heinzpeter Hempelmann, a.a.O., 66-69; Brown 2004, 25, Christian Hasleba-
cher, a.a.O., 31-32. 

111 Rm 16,16; 1Cor 16,20; 2Cor 13,12; 1Tes 5,26. 
112 Altri esempi: il comando di Gesù ai suoi discepoli di lavarsi i piedi a vicenda 

(Giovanni 13:14) esprime il principio universale che i cristiani devono servirsi 
reciprocamente con umiltà e tenersi puliti a vicenda in senso spirituale. 

 La proibizione di mangiare cose soffocate dall‘acqua o dal sangue (Atti 15:20, 
29) esprime il fatto che i cristiani devono avere riguardo per le coscienze dei 
loro compagni. L‘ingiunzione che un uomo non può pregare o profetizzare in 
chiesa con il capo coperto, a differenza dei sacerdoti ebrei (cfr. Es. 28:40; 29:9; 
39:28; Ezek. 44:18), ma una donna deve avere il capo coperto (1 Cor. 11:4-5), 
esprime che uomini e donne devono vestire in modo onorevole e sottomettersi 
all‘autorità di Dio. La proibizione di base (Atti 15:20, 29; 21:25; Ap 2:14, 20) o 
il permesso di base di mangiare carne sacrifi cata agli idoli esprime il fatto che i 
cristiani devono adorare solo Dio e devono avere riguardo per la coscienza dei 
loro compagni cristiani (1Cor 8:4-13; 10:23-33; Rom 14). La richiesta di alzare 
le mani quando si prega (1Tim 2,12) non deve essere intesa come una regola 
universale in vista di altri atteggiamenti di preghiera menzionati nella Bibbia, 
ma esprime che si dovrebbe venire davanti a Dio in modo dignitoso e „santo“ 
e che la preghiera non dovrebbe essere solo un parlare amichevole con Dio, 
ma anche esprimere devozione e rispetto verso Dio. Altre posizioni di preghiera 
sono: In piedi (Gen 18,22; 1Sam 1,26; Mt 6,5; Mc 11,25), in ginocchio (Sal 95,6; 
Isa 45,23; Dan 6,11), cadendo (Gios 5,14; Mc 7,25; Ap 1,17; Mt 17,14), chinando 
il capo (Gen 24,48; Es 12,27; Lc 24,5), rivolgendo gli occhi al cielo (Sal 25,15; 
121,1; Gv 11,41; At 7,55). Christian Haslebacher, op. cit., 23.32- 33.166. Così, il 
commento alla Dichiarazione di Chicago sull‘Inerranza Biblica spiega che certi 
insegnamenti biblici sono „modellati dai costumi e dalle opinioni tradizionali di 
un‘epoca particolare, così che l‘applicazione dei loro principi oggi richiede un 
modo diverso di agire“. Commento alla Dichiarazione di Chicago sull‘Inerranza 
Biblica, 28, in Thomas Schirrmacher (ed.): Bibeltreue in der Offensive?! Le Tre 
Dichiarazioni di Chicago su Inerranza Biblica, Ermeneutica e Applicazione. Bonn: 
Kultur und Wissenschaft, 2009, 23-30. 



28 29

113 Judy L. Brown: Die Frau – berufen zum geistlichen Dienst? Wuppertal: One 
Way, 2004, 25. 

114 Daniel M. Doriani: A Redemptive-Historical Model, 89, in Stanley N. Gundry 
(ed.): Four Views on Moving beyond the Bible to Theology. Grand Rapids: Zon-
dervan, 2009, 75-120.

 Per esempio, cosa si intende con l‘affermazione che Dio è misericordioso (es. 
Sal 86,15) e che anche i credenti dovrebbero essere così (Ef 4,32) è evidente 
nelle azioni di Dio e in quelle di Cristo (per esempio, Matt 9,36; 14,14; 15,32; 
20,34), cioè nei testi biblici narrativi (Daniel M. Doriani, op. cit., 89). Così anche 
i profeti e gli apostoli biblici hanno ripetutamente tratto conclusioni da eventi 
storici (Daniel M. Doriani, op. cit., 87; Christian Haslebacher, op. cit., 37). 

115 Kevin J. Vanhoozer: Into the Great „Beyond“: A Theologian‘s Response to the 
Marshall Plan, 92, in: I. Howard Marshall (Hrsg.): Oltre la Bibbia: Moving from 
Scripture to Theology. Grand Rapids: Baker Academic, 2004, 81-95; Daniel M. 
Doriani: A Response to Walter C. Kaiser Jr., 54, in: Stanley N. Gundry (Hrsg.): 
Four Views on Moving beyond the Bible to Theology. Grand Rapids: Zondervan, 
2009, 51-56. 

116 Cfr. l‘articolo VIII della Dichiarazione di Chicago sull‘ermeneutica biblica, in: 
Thomas Schirrmacher (ed.): Bibeltreue in der Offensive?! Le tre dichiarazioni di 
Chicago sull‘inerranza biblica, l‘ermeneutica e l‘applicazione. Bonn: Kultur und 
Wissenschaft, 2009, corsivo nostro. 

117 Vgl. Nota 112. Mark L. Strauss: Refl ections on Moving beyond the Bible to 
Theology, 296, in: Stanley N. Gundry (Hrsg.): Four Views on Moving beyond 
the Bible to Theology. Grand Rapids: Zondervan, 2009, 271-298; Christian 
Haslebacher, a.a., 30-31; Gordon D. Fee e Douglas Stuart, a.a., 89-90. 

118 Matteo 5,44 
119 Efesini 5,25 
120 Mark L. Strauss, op. cit. a 296.
 Altri esempi: Il rifi uto della fornicazione, dell‘idolatria, del furto e di altri „vizi“ 

che erano apparentemente prevalenti a Corinto (1 Cor. 6:9-11) erano chiara-
mente controcorrente e conservano validità in numerose dispute etiche simili 
oggi (Gordon D. Fee e Douglas Stuart, op. cit., 90.). È vero che Paolo non ha 
sostenuto una completa liberazione e uguaglianza degli schiavi nei testi che ha 
ricevuto. Tuttavia, le sue richieste che l‘unità spirituale di schiavo e libero (Gal 
3,28; 1Cor 7,22) doveva avere un effetto nella convivenza quotidiana (Ef 6,9; 
Col 3,22-25), e il suo appello al proprietario di schiavi Filemone a riprendere 
il suo schiavo fuggitivo come fratello e amico (Fil 16-17), contenevano aspetti 
profondamente controculturali che (purtroppo troppo tardi) diedero un forte 
contributo all‘abolizione della schiavitù (Mark L. Strauss, op. cit, 297). Gli atti 
comandati di lavare i piedi (Giovanni 13:14) e il „bacio santo“ (Rom. 16:16; 1 
Cor. 16:20; 2 Cor. 13:12; 1 Thes. 5:26, cfr. 8.) erano sentiti come apprezzabili 
nella cultura del tempo, il che non sarebbe necessariamente sentito allo stesso 
modo nella cultura occidentale di oggi. Non sono vincolanti per noi allo stesso 
modo, ma possono comunque essere pratiche apprezzabili in situazioni culturali 
appropriate. 

121 Grant R. Osborne: La spirale ermeneutica: A Comprehensive Introduction to 
Biblical Interpretation. Downers Grove: Inter-Varsity Press, 1991. 

122 Deut. 11:13; cfr. 6:5 con 26:16; Giovanni 14:15-16, 21; 15:10. 
123 Ef 4,22-25; Rm 12,2. 
124 Gc 1,22; Mt 7,26; Rm 2,13. 
125 Ef 2,22-25 
126 „Autopisty“; Siegfried Kettling, op. cit. 44. 
127 In questo senso, la Bibbia può essere intesa come un „mezzo di grazia“ (medi-

um salutis), come un „mezzo d‘incontro con Dio“.Cfr. Stefan Felber: Wesen und 
Würde des Wortes, 88, in: Stefan Felber (ed.): Zwischen Babel und Jerusalem - 
Aspekte von Sprache und Übersetzung.  Berlino: Frank & Timme, 2019, 53-121. 

128 Gv 6,45; 1Cor 2,13-14; 2Cor 3,14-18; 4,3-7; Gerhard Maier, a.a., 38.40. 



30 3130 31

Consigli pratici per la 
lettura della Bibbia

Come principiante, non iniziare 
dall‘inizio.

La Bibbia si compone di 66 libri diversi. 
Ti consigliamo di iniziare con il seguente ordine:

Vangelo di Luca 
Vangelo di Giovanni 
Atti degli Apostoli
Genesi
Esodo 1-24, 32-34 
Deuteronomio 29-34
1 Giovanni 
Filippesi 
Efesini
Salmi

Ci sono aiuti per la lettura della Bibbia che ti facilitano l‘inizio e 
spiegano il testo biblico in modo comprensibile.

Sii consapevole che Dio vuole parlarti 
attraverso la Bibbia.

Realizza che Dio è presente mentre leggi.
Prega che tu possa capire il Suo messaggio per te.

Studia i testi biblici ponendoti delle 
domande. 

Delle domande potrebbero essere:
Cosa dice il testo su Dio?,Quali indizi ti dà il testo sul Dio Padre, 
Dio Figlio (Gesù) e Dio Spirito Santo?
Cosa dice il testo di me? Quale incoraggiamento e quale sfi da 
prendo dal testo?

Scopri cosa pensano gli altri 
dei testi biblici.

Condividi ciò che hai letto con altre persone.
Rivolgiti ai responsabili della tua chiesa se hai delle domande.
Leggi nei sussidi di lettura della Bibbia, usa i commentari e le in-
terpretazioni per comprendere ciò che gli autori hanno pensato 
sui testi biblici.

Non ti scoraggiare se non 
comprendi tutto.

Con il tuo „buon senso“ e i quattro consigli sopra citati com-
prenderai molto e potrai applicarlo alla tua vita. Più leggerai la 
Bibbia, più capirai. 

Allo stesso tempo, la comprensione della Bibbia è a volte più 
complicata di quanto vorremmo pensare.
Ma se vogliamo rifl ettere, ci sono dei principi utili.

In questo opuscolo vogliamo trasmettere proprio tali principi.




